# Research of Nahjolbalagheh

Vol. 15, Winter 2017, No. 51

# قاعده لطف از دیدگاه ابنابی الحدید در شرح نهج البلاغه

قاسم شهری\* / محمدهادی قندهاری\*\* / مصطفی دلشاد تهرانی\*\*\* تاریخ دریافت: ۱۳۹۴/۸/۶

#### چکیده

از قواعد مهم دانش کلام، قاعده لطف است که متکلّمان عدلیه در مباحث کلامی بسیاری از آن استفاده کردهاند. این قاعده که فرع بر مسأله حسن و قبح عقلی است مورد توجه و استناد این دسته از متکلمین قرار گرفته است. نهج البلاغه از متون دینی است که مورد اهتمام دانشمندان شیعه و معتزله قرار گرفته است. ابن ابی الحدید از جمله دانشمندان معتزلی است که بر این کتاب شرحی نگاشته است. هر چند وی بیشتر بهعنوان مورخ و ادیب شناخته می شود اما آثار کلامی او گواه بر دانش و تخصص او در علم کلام است. ابن ابی الحدید در شرح خویش در مباحث گوناگون به قاعده لطف استناد نموده است. این پژوهش نشان می دهد که ابن ابی الحدید ضمن تعریف و بیان گستره این قاعده و وجوب آن بر خدا، در ۲۸ مورد برای اثبات دیدگاه گستره این قاعده بهره برده است.

#### واژگان کلیدی

شرح نهج البلاغه، ابن ابي الحديد، قاعده لطف، معتزله.

\*. دانشجوی دکتری دانشگاه قرآن و حدیث.

\*\*. استادیار دانشگاه آزاد اسلامی واحد تهران شمال.

\*\*\*. استادیار دانشگاه قرآن و حدیث.

danesh.hamrah@gmail.com ghandehari@iau.tnb.ac.ir delshadtehrani@gmail.com

#### طرح مسئله

گرچه نهجالبلاغه دربردارنده همه کلمات و تفسیرها و تحلیلهای امام علی نیست، اما هـر کـس مطالب آن را ارزیابی کند و مباحث و مفاهیم آن را مورد دقّت قرار دهد به این باور خواهد رسـید کـه نهجالبلاغه کتاب توحید، کتاب عقیدتی، کتاب ارزیابی مبانی اعتقادی در اصـول و فـروع و کتـاب پاسخگویی به شبهات فکری و عقیدتی است، چنان که سید رضی در مقدمه خود بر نهجالبلاغه به این واقعیت اشاره کرده و کتابی گردآوری نموده که مطالعه کننـده آن بـه سـخنان عجیـب و شـگفتی در توحید و عدل و تنزیه خدا از شباهت به آفریدهها برخورد می کند. (سید رضی، ۱۳۶۸: کح)

همچنین گرچه نهجالبلاغه کتاب کلامی نیست، اما مباحث مربوط به دانش کلام و اعتقادات در آن فراوان است؛ به بیان دیگر این کتاب، موسوعه مانندی است که لغت، ادبیات، تاریخ، کلام و دانشهای دیگر در آن گردآوری شده است. (منشد نصرالله، ۱۳۸۴: ۱۱) موسوعه مانند بودن نهجالبلاغه به خاطر تنوّع موضوعات آن است که همین مطلب باعث تنوّع در موضوعات شروح نهجالبلاغه می شود. (همان: ۱۹)

از سوی دیگر برخی از مسائل دانش کلام مخصوص بابی نیست، بلکه مآخذ و منشأیی برای دیگر مسائل و دلیل بر آنها است. چنین مواردی قاعده کلامی نامیده می شوند. برخی از این قواعد همچون قاعده حسن و قبح عقلی، قاعده لطف و ... قواعدی هستند که بسیاری از مباحث دانش کلام بر آن استوار است. (ربانی گلپایگانی، ۱۴۱۸: ۷)

از قواعد مهم در کلام عدلیه، قاعده لطف است که برخی مسائل اعتقادی همچون وجوب تکلیف و بعثت، عصمت انبیا، وعد و وعید و ... بر آن استوار است. این قاعده نقش مهمّی در مباحث مربوط به افعال الهی دارد. (همان: ۹۶) متکلّمان عدلیه از این قاعده به عنوان کلید حلّ بسیاری از مسائل کلامی بهره گرفتهاند. (همان: ۸۲) اهمّیت و جایگاه این قاعده به حدی است که در دانش فقه و اصول فقه نیز وارد شده است. (قادری، ۱۳۸۵: ۸۷؛ صالحی، ۱۳۹۲: ۶۴)

هرچند ابن ابی الحدید بیشتر به عنوان دانشمندی مورّخ و ادیب شناخته می شود، اما در شرح خویش بر نهج البلاغه از قاعده لطف در موارد بسیاری استفاده نموده، به گونه ای که این قاعده و کاربرد آن در دانش کلام، یکی از مهم ترین فروع بحث عدل الهی در شرح نهج البلاغه ابن ابی الحدید است. گردآوری و تحلیل و بررسی این موارد \_ درحالی که آثار کلامی وی (که یا مفقودند یا چاپ نشده اند) (ر.ک: شمری، ۱۴۳۵: ۴۰ \_ ۲۴) \_ گواه دانش وی در این رشته از علوم است. ابن ابی الحدید از این قاعده در موارد مختلف استفاده نموده و از آن برای دیدگاههای خود و یاران معتزلی خویش



بهره برده است. از دیدگاه معتزله این قاعده دارای جایگاه و مخرج درست و صحیحی در دانش کلام است. (ابن ابیالحدید، ۱۳۷۸: ۲۹ / ۲۱)

ابن ابی الحدید براساس مبانی اعتزالی خویش از این قاعده بهره برده و به شرح سخنان امام علی پرداخته که در برخی موارد، ناسازگاری های میان برداشت وی و دیدگاه کتاب و سنت وجود دارد که بررسی این موارد نیازمند فرصت دیگری است.

با وجود اختلافهایی که در فروع و کیفیت استفاده از این قاعده میان امامیه و معتزله (و حتّی معتزله بصره و بغداد) وجود دارد، (برای آگاهی بیشتر: ر.ک: ربانی گلپایگانی، ۱۴۱۸: ۹۷ به بعد) این قاعده مورد پذیرش و استناد عدلیه قرار گرفته است. بنابراین قاعده لطف یک نظریه کلامی مشترک میان متکلّمان شیعی و معتزلی است، معتزله لطف را واجب و از لوازم عدل الهی میدانند درحالی که امامیه آن را از آثار جود و کرم الهی میدانند. (کیانی فرید، ۱۳۹۳: ۱۰۴)

معنای بصری لطف کمکی است که خدا غالبا به عنوان دینی که به عدالت دارد انجام می دهد، در حالی که در دید معتزله بغداد، اثر احساس دینی ترس از قدرت مطلق خدا زیادتر باقی مانده است، در صورتی که در مفهوم بصری که بیشتر عدل خدا مورد تأکید قرار گرفته، بصریان در درجه اول در بند آزادی انسان و عدل الهی بودند، در صورتی که بغدادیان، بی آنکه منکر آزادی انسان باشند، بیشتر درباره قدرت خدا می اندیشیدند. (همان: ۱۱۲ ـ ۱۱۱) همین اختلاف نظر میان معتزله بصره و بغداد موجب شد قاضی عبدالجبّار دیدگاهی جدید در مقابل معتزله بغداد برگزیند. معتزله بصره قائل به وجوب مطلق الطاف الهی بودند، عبدالجبّار آن را مقید نمود به اینکه گاهی توفیق یا عصمت نامیده می شود، از دیدگاه وی اگر لطف با طاعت همراه باشد، توفیق نامد و اگر با اجتناب معصیت همراه شود، عصمت نامد. (حریثی، ۲۰۱۱: ۲۲۴)

در مقابل موافقان این قاعده، اشاعره قرار دارند که این قاعده را قبول ندارند. نیز بشـر بـن معتمـر ازجمله معتزلهای است که این قاعده را قبول ندارد. مخالفان برای ردّ ایـن قاعـده، ادلّـهای نیـز ذکـر نمودهاند. (برای آگاهی بیشتر ر.ک: عبـدالجبّار، ۱۴۲۲: ۳۵۵ \_ ۳۵۲؛ ربـانی گلپایگـانی، ۱۴۱۸: ۱۱۴ \_ ۱۱۴ کریمی، ۱۳۹۴: ۷۹ \_ ۷۲)

#### تعريف لطف

ابن ابی الحدید در تعریف لغوی لطف می نویسد: «مراد عرب وقتی به چیزی لطیف گوید، این است که حجم اندکی دارد». (ابن ابی الحدید، ۱۳۷۸: ۱۰ / ۶۶ \_ ۶۵)

وى لطف را در اصطلاح چنين تعريف مينمايد: «اطلاق لطيف بر خدا به دو اعتبار است: يكم: عدم رؤیت خدا بهدلیل صحیح نبودن رؤیتش، دوّم: لطیف بودن نسبت به بندگان، همان گونه که در قرآن آن را بیان فرموده، یعنی نسبت به بندگان افعالی انجام میدهد که آنان را به طاعت نزدیک و از معصیت دور نماید، یا به این معنا که نسبت به آنان رحمـت و شـفقت دارد». (همـان: ۱۰ / ۶۶ \_ ۶۵ \_ (may / 8 g

وي در این تعریف، به لطف مقرّب اشاره نموده است؛ زیرا لطف مقرّب، لطفی است که بنده را بـه طاعت نزدیک و از معصیت دور نماید. (ربانی گلپایگانی، ۱۴۱۸: ۹۷)

وى تعريف لطف مقرّب خدا نسبت به بندگان را در شرح سخن امام على ﷺ ﴿أَلا وإن الله قد جعل للخير أهلا وللحق دعائم ...» (خطبه ۲۱۴) چنين بيان مي كند: «عون و ياري در اينجا عبارت است از لطف، که نزدیک کننده به طاعت و دور کننده از قبیح و زشتی است.» (ابن ابیالحدید، ۱۳۷۸: ۱۱ / ۷۱) وی علّت نامگذاری عون و یاری به لطف را چنین بیان می کند:

امام ﷺ در این جملات «إنّ من أحب عباد الله اليه عبد ...» به بيان صفات عارف پرداخته که مراد از ظاهر خطبه، مطلق عارف و باطنش، خود امام الله است ... علّت اینکه برخی متکلّمین لطف را عون و یاری نامیدهاند به این دلیل است که عارف نفس خویش را در جایگاه دشمن قرار داده و الطاف الهی را در جایگاه کمک و یاری الهی قرار می دهد تا دشمن خود را شکست دهد. (همان: ۲ / ۳۶۷)

# وى معناى اصطلاحي لطف را با بيان دو مصداق شرح مي دهد:

اگر خدا بداند در زنده ماندن زید تا فلان زمان لطفی برای او یا دیگر مکلّفین باشد، اگر کسی درصدد قتل او باشد، با الطافی که انجام میدهد او را بازداشته یا منصرف کرده یا مانعی ایجاد میکند تا این فرد با کشتن زید الطافی را که خدا میداند نزدیک کننده به طاعت و دور کننده از گناه برای زید یا دیگران است، قطع نکند. (همان: ۱۹ / ۲۱)

لطف الهي نسبت به بندگان معياري براي حبّ و بغض خدا نسبت به أنها است. بـر ايـن اسـاس مبغوض ترین فرد نزد خدا کسی است که خدا او را به خود واگذار نموده؛ یعنی او را با الطاف و کمکهایش یاری نمی کند؛ زیرا می داند در آن موفّق نمی شود و به سوی خیر و طاعت نمی آید. (همان: ۲ / ۱۰۹)



# دامنه و گستره قاعده لطف و کیفیت ایجاد آن

ابن ابی الحدید دامنه قاعده لطف را نسبت به تمامی مخلوقات می داند، اما معتقد است این الطاف نسبت به برخی بیشتر است. بر این اساس وی از بدعتهایی که شبیه سنتهای نبوی یا امور مشتبه بر مردم است، فقط کسانی را مصون می داند که خدا ایشان را با الطافی که مانع اشتباه آنها می شود، حفظ کند. (همان: ۹/ ۲۹۶)

از نظر وی این قاعده در مورد فرشتگان نیز جاری است. وی در پاسخ به این سؤال که چرا خدا دمیدن روح در بدن آدم را مدّتی طولانی به تأخیر انداخت؟ چنین پاسخ میدهد:

رواست در این تأخیر، لطفی نسبت به ملائکه باشد؛ زیرا آنها در این مورد گمانهای گوناگون زدند، پس مانند فرستادن متشابهاتی شد که موجب تمرین و سرگرمی ذهنی شده و در ضمن آن نیز لطفی برای آنان است. نیز رواست در إخبار آن لطفی برای فرزندان آدم باشد و إخبار آنها روا نیست مگر اینکه مخبر عنه درست و حقیقت باشد. (همان: ۱ / ۹۸)

بر همین اساس وی از قول مشایخ خویش ـ اصحاب ابوهاشم جبایی ـ نقل می کند که همان گونه که گناه بر ما رواست، بر فرشتگان نیز رواست، جز اینکه خدا الطافی برای آنها داشته که با آنها از انجام معصیت امتناع می کنند، پس حال آنان مانند حال پیامبرانی است که قدرت معصیت از روی اختیار دارند، اما به خاطر الطافی که به آنان شده، انجام نمی دهند. (همان: ۶/ ۴۳۳ \_ ۴۳۳)

از منظر ابن ابی الحدید این قاعده برای دشمنان خدا نیز جاری است. اگر برای شیطان و فرعون و نمرود الطافی باشد که خدا می داند اگر آن را انجام دهد، واجب را انجام داده اند و از قبیح امتناع و دوری می نمایند و مانند فرشتگان و پیامبران معصوم می شوند، اما خدا می دانست اگر حتّی این کار را انجام دهد، لطف برای آنها نیست و ایمان نمی آورند. از دیدگاه اصحاب ابوهاشم جبایی این حکم، حکمی عمومی برای تمامی مکلّفین انس و جنّ و فرشته است. (همان)

وى نحوه ايجاد و انجام لطف الهى در حقّ بندگان را در شرح سخن امام الله: «ما من أحد أودع قلبا سرورا إلا وخلق الله له من ذلك السرور لطفا» (حكمت ٢٥٧) چنين بيان مى كند:

اگر بگویی سرور نوعی عرض است، پس چگونه خدا از آن لطف ایجاد می کند؟ گفته شود لفظ «من» در این سخن همانند «من» در سخن خدا است «وَ لَوْ

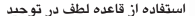


پژوهشهای نهج البلاغه، زمستان ۱۳۹۵، شماره ۵۱

نَشاءُ لَجَعَلْنا مِنْكُمْ مَلائِكةً في الْأَرْضِ يَخْلُفُونَ؛ و اكر بخواهيم قطعاً بهجاي شما فرشتگانی که در [روی ] زمین جانشین [شما] گردند قرار دهیم.» (زخرف / ۴۰) یعنی عوضی برای شما. نیز در این شعر «فلیت لنا من ماء زمزم شربة»، «من» در همین معنا به کاررفته است. (ابن ابیالحدید، ۱۳۷۸: ۱۹ / ۱۰۰)

# وجوب لطف بر خدا از ديدگاه ابنابي الحديد

ابن ابی الحدید مبنای متکلّمان را عدم انجام فعل قبیح توسّط خدا می داند. مبنایی که مورد پذیرش خودش نيز هست. وي در شرح سخن امام عليه «وربما أخطأ البصير قصده واصاب الأعمى رشده» (نامه ٣١) به بيان اين جمله «قطيعه الجاهل تعدل صله العاقل» (همان) پرداخته و آن را شرح نموده و معتقد است اين جمله همانند سخن متكلّمان است كه عدم وجود ضرر را مانند وجود منفعت مىدانند، بر همين اساس این سخنشان را نزدیک است بر این گفتهشان مبتنی سازند که همان گونه که فعل مفسده از خدا قبیح است، اخلال به لطف نیز از او واجب است قبیح و ناپسند باشد. (همان: ۱۶ / ۱۲۰) و براساس این مبنا، لطف را بر خدا واجب میدانند. وی معتقد است لطفی از جانب خدا برای بندگان وجود ندارد، جز آنکه خدا آن را انجام داده است؛ زیرا خدا بندگان را پس از تمکین و قدرت و آگاهی دادن به قبح قبیح و وجوب واجب و بازگویی انگیزهها، به فعل و ترک فعل مکلّف کرده است. اینها حجّت خدا بر بندگان است و حجّتی برای بندگان ضدّ خدا وجود ندارد؛ زیرا خدا جز به آنچه طاقت و توانایی آن را دارند، تکلیف ننموده و لطفی برای آنها نیست، جز آنکه آن را انجام داده است. (همان: ۱۱ / ۸۶)



#### یک. قاعده لطف و اثبات یگانگی خدا با برهان وجوب شکر منعم و محسن

وی در بیان وجوب شکر منعم از قاعده لطف استفاده می کند. خدای متعال وجوب تعظیم خود بر بندگان و حُسن امر به تعظیمش را به این تعلیل نموده که چیزی از امر دینمان را بر ما پنهان نگذاشته؛ زيرا شرعيات مصالح مكلّفين است، و وقتى خداى حكيم أنچه به صلاح ماست انجام دهـد، به ما نیکی کرده است و ازجمله مصالح، شناخت ما از شرعیات است که به عنوان لطف انجام داده و ما را به پاداش می رساند و این از احسان بهتر و بلیغتر است، پس تعظیم و شکر محسن واجب است. (همان: ۱۰ / ۱۱۸ \_ ۱۱۷)



#### دو. قاعده لطف و بحث صفات الهي

یکی از صفات الهی لطیف است. ابن ابی الحدید در بیان اطلاق این صفت بر خدا دو وجه ذکر می کند: عدم رؤیت خدا به دلیل صحیح نبودن رؤیتش، لطیف بودن نسبت به بندگان؛ یعنی نسبت به بندگان افعالی انجام می دهد که آنان را به طاعت نزدیک و از معصیت دور نماید یا به این معنا که نسبت به آنان رحمت و شفقت دارد. (همان: ۶۶ ـ ۶۵)

ابن ابی الحدید در توضیح صفت تکلّم خدا، نحوه تکلّم الهی را چنین بیان نموده: «تکلّم در خدا با تکلّم در انسان تفاوت دارد، خدا اگر بخواهد خلق خود را بشناساند، اصوات و حروف را در جسم جماد ایجاد می کند.» وی معتقد است در این کار مصلحت و لطفی برای بندگان است. (همان: ۶۵)

#### سه. قاعده لطف و آفرینش

ابن ابی الحدید در بیان این مسئله به سخن مشایخ معتزلی خویش اشاره می کند. برخی قاعده لطف را دلیل تقدّم آفرینش جماد بر آسمانها و زمین دانسته و معتقدند در تقدیم آفرینش جماد هیچ مانعی وجود ندارد بلکه این تقدّم لطفی در حقّ مکلّفین است، در صورتی که علم برخی مکلّفین وابسته به آن باشد. (همان: ۱ / ۷۲) ابوعلی و ابوهاشم جبایی معتقدند آیه «وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السّماواتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيًّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْماء؛ و اوست کسی که آسمانها و زمین را در شش هنگام آفرید و عرش او بر آب بود.» (هود / ۷) دلالت دارد بر اینکه آب و عرش پیش از آفرینش آسمانها و زمین بودهاند و آب روی هوا قرار داشت، نیز دلالت دارد بر اینکه ملائکه پیش از خلق آسمانها و زمین وجود داشتهاند؛ زیرا بر حکیم روا نیست خلق جماد را بر خلق مکلّفین مقدّم دارد؛ زیرا در صورت تقدّم خلق جماد بر مکلّفین عبث از او صادر شده است. علی بن عیسی رمّانی معتقد است ممتنع نیست جماد را پیش از حیوان بیافریند، اگر بداند در إخبار مکلّفین به آن لطفی برای آنان است. (ابن ابیالحدید، پیش از حیوان بیافریند، اگر بداند در إخبار مکلّفین به آن لطفی برای آنان است. (ابن ابیالحدید،

# چهار. قاعده لطف و آزمایشهای الهی

ازجمله جایگاههای آزمایش بشر، هنگام گناهان است. از دیدگاه امام علی فی خدا بندگانش را هنگام گناه به تنگی معیشت و ارزاق و کمبارانی آزمایش می کند. ابن ابی الحدید معتقد است این کلام، مطابق قواعد کلامی است؛ زیرا اصحاب معتزلی ما معتقدند گرانی گاهی به خاطر عقوبت بر گناه است و گاهی به خاطر لطف به مکلّفین در واجبات عقلی است، معنای سخن امام فی «لیتوب تائب ...» (خطبه ۱۴۳)



همین است. (همان: ۹ / ۷۸) وی ظهور حال گناهکار و مطیع و علم مکلّفین را دربردارنده لطفی نسبت به أنها دانسته و در شرح سخن امام الله «ثم اختبر بذلك ملائكته المقربين» (خطبه ١٩٢) می نویسد: «با وجود علمش به اسرار درونشان؛ زیرا آزمایش برای آگاهی یافتن خدا نیست بلکه برای این است تا مخلوقات بدانند چه کسی را طاعت و معصیت می کنند، ممتنع نیست این مطلب دربردارنده لطفی در تکلیف برای آنان باشد». (همان: ۱۳ /۱۲۹ \_ ۱۲۸)

#### ینج. استفاده از قاعده لطف در افعال بندگان

ابن ابی الحدید اطلاق و نسبت افعال بندگان به خدا را از باب مجاز و توسعه دانسته و در شرح سخن امام عليه: «انه يقول على الألسنة و يثبت الأفئدة» (خطبه ٢١۴) به اين مطلب اشاره مي كند. اين از باب توسعه و مجاز است؛ زيرا از أنجايي كه خدا أغاز كننده سخن است، اين جمله را بر او اطلاق نموده كه بر زبانها می گوید و از آنجایی که خدا کسی است که دلها را استوار می نماید، همان گونه که خود فرموده: «يُنتَبُّ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ في الْحَياةِ الدُّنْيا وَفي الْآخِرَة؛ خدا كساني را كه ايمان آوردهاند، در زندگی دنیا و در آخرت با سخن استوار ثابت می گرداند.» (ابراهیم / ۲۷)، استوارسازی به لطف نسبت داده شده؛ زیرا از افعال خدا است همان گونه که رویاندن به باران نسبت داده می شود، درحالی که فعل زرع است و مطر فعل خدا است. (همان: ۱۱ / ۲۱)

# استفاده از قاعده لطف در نبوّت

# یک. قاعده لطف و معرفی پیامبران و اوصیای پسین

ابن ابیالحدید اگاهی و شناخت و معرفی پیامبران پسین توسط پیامبران پیشین را لطفی بـرای پیامبران میداند. وی معتقد است از الطاف انبیا متقدّم و اوصیای آنها این است که احوال انبیای پسین و اوصیای آنها را میدانستند و خدا نیز آن را به ایشان شناسانده است، پس این لطف نسبت بـ ه همه انبیاء تمام شده است. (همان: ۱ / ۱۱۶)

#### دو. قاعده لطف و تجدید نبوّت

از دیدگاه قاضی عبدالجبّار بعثت رسل برای بیداری و هشدار بندگان و تشویق عقلهای آنها بـرای بررسـی لطف خدا است؛ بهعبارت دیگر بعثت رسل و رسالات یاری گر عقل در رسیدن به راه درست است و هشدار دهنده نسبت به غفلت و سهوی که ممکن است در آن فرو افتد. (صالح محمد السّید، ۱۹۹۸: ۱۶۰)



ابن ابی الحدید یکی از دلایل تجدید نبوّت را قاعده لطف بیان می کند. خدای متعال حضرت محمد ابن ابی الحدید زیرا نشانه ای برای مکلّفین نبود تا به وسیله آن هدایت شوند؛ زیرا دوره فترت و تبدیل مصلحت بود و اقتضای وجوب لطف الهی، تجدید بعثت بود تا پیامبرِ فرستاده شده افعال واجب عقلی که موجب نزدیکی آنها و زشتی های عقلی که موجب دوری آنها می گردد را به آنان بشناساند. (ابن ابی الحدید، ۱۳۷۸: ۱۰ / ۱۷۶)

#### 

بر این اساس خدای متعال حضرت محمد الله را فرستاد؛ زیرا نشانه ای برای مکلّفین نبود تا به وسیله آن هدایت شوند؛ زیرا دوره فترت و تبدیل مصلحت بود و اقتضای وجوب لطف الهی تجدید بعثت بود. (همان: ۱۰ / ۱۷۶)

وی در بیان لطف خدا نسبت به پیامبر اسلام شد در شرح سخن امام شد: «قد صرفت نحوه أفئده الأبصار» می نویسد:

فعل را بهصورت مجهول آورده و فاعلش را بیان نفرموده است. اگر خواستی بگو متوجّه گرداننده دیدهها بهسوی پیامبر شخدا است ولی نه بهصورت جبری، بلکه با توفیق و لطف، همان گونه که اصحابمان گویند و اگر خواستی بگو: اربابش آن را برگردانده است. (همان: ۷ / ۶۸)

ابن ابی الحدید همچنین در بیان و نقد کلام سید مرتضی در مورد ارث گذاشتن پیامبران، به قاعده لطف استدلال نموده است. (همان: ۱۶ / ۲۵۷ \_ ۲۵۶)

#### چهار. قاعده لطف و عصمت

ابن ابی الحدید عصمت را لطفی برای پیامبران می داند. از نظر وی عصمت از دیدگاه عدلیه لطفی است که به هر کس اختصاص داده شود، از ارتکاب قبیح بازداشته می شود، پس هر کس به آن لطف



مختص شود، اطاعت بر او آسان تر است. (همان: ۱۳ / ۲۴۸) بنابراین از دیدگاه وی حقیقت عصمت به لطفی بازمی گردد که قادر بر گناه را از گناه بازمیدارد. (همان: ۱۹ / ۲۶۰) وی با اشاره به اینکه عصمت لطفی است که مکلّف را هنگام فعل اختیاری، از انجام آن بازمی دارد و گاهی این لطف خارج از امور چهارگانه ای است که بیشتر اهل اندیشه گویند، می نویسد:

بیشتر اهل اندیشه معتقدند معصوم دارای اختیار و متمکّن در انجام معصیت و طاعت است. آنها عصمت را دو تفسير نمودهاند: يک: عصمت اموري است که خدا نسبت به مكلّف انجام مى دهد كه مقتضى أن است كه معصيت را انجام ندهد و بهاندازهای نیست که مکلّف را به حدّ ایجاب برساند. آنها این امور را چهار دسته میدانند: برای نفس انسان ملکهای باشد که مانع از انجام فجور گشته و دعوت کننده به عفّت باشد. علم به کاستیها و زشتیهای معصیت و فضایل طاعت. تأکید آن علم به وسیله وحی و بیان از جانب خداوند. هر گاه از او خطایی به خاطر فراموشی سر زد، آن را بیهوده رها نکرده و عقوبت و تنبیه و بازخواست می شود. اگر این امور چهارگانه برای کسی جمع شود، بدون تردید آن شخص معصوم از گناهکاران خواهد بود؛ زیرا اگر علم به سعادت نهفته در طاعت و بدبختی نهفته در نافرمانی، به عفّت افزوده شود، سپس بهوسیله وحی پیدرپی مورد تأکید قرار گیرد و خوف از عتاب به مقدار اندک آن را تمام نماید، از اجتماع اين امور حقيقتاً عصمت حاصل مي شود. مانند اينكه بداند اگر خدا ابر یا باد یا جسمی را به حرکت درآورد، زید از انجام فعل قبیح اختیاری خودداری مى كند، بر خدا انجام آن واجب است و اين لطف عصمت براى زيد است، هرچند عصمت اطلاق مشهور در عصمت مجموعهای از الطافی است که مکلّف را از انجام قبیح در مدّت زمان تکلیفش بازمیدارد. (همان: ۲ / ۸ ـ ۷)

# پنج. استفاده از قاعده لطف در هدایت امام علی ﷺ

ابن ابی الحدید نحوه اسلام آوردن امیرمؤمنان شیر را به خاطر الطافی می داند که خدای متعال امام شیر را به آن مخصوص گردانیده و نیز به خاطر هدایتی است که خدا به او عطا نموده است. وی در مقایسه چگونگی اسلام آوردن برخی صحابه و حضرت علی شیر به فضائل حضرت علی شیر در اسلام آوردن اشاره نموده و او را اولین مسلمان دانسته و به ماجرای دعوت از فرزندان عبدالمطلب در ابتدای رسالت اشاره نموده و برخی فضایل وی در این زمینه را بیان نموده و معتقد است اگر این الطاف و هدایت

الهی نسبت به وی نبود، وی همانند دیگر خویشان پیامبر به بود که بعدها دعوت پیامبر را اجابت نموده یا اصلاً به دعوت وی پاسخی ندادند. (همان: ۱۳ / ۲۴۶ \_ ۲۴۴)

# استفاده از قاعده لطف در معاد

#### یک. قاعده لطف و حسابرسی

ابن ابی الحدید در مورد روایات وارده در مورد حسابرسی در قیامت و مدّت زمان آن در شرح سخن امام اید: «وسئل اید کیف یحاسب الله الخلق علی کثرتهم؟ ...» (حکمت ۳۰۰) می نویسد:

جوابی صحیح برای پرسش است؛ زیرا خدا آنها را به ترتیب؛ یعنی یکی پس از دیگری روزی نمی دهد، بلکه آنها را به یکباره روزی دهد، همین طور در قیامت محاسبه می شوند. جواب پرسش دوّم در سخن امام شینز صحیح است؛ زیرا اگر صحیح باشد ما را روزی دهد و رازق را نبینیم، صحیح است به حساب ما رسیدگی شود و حسابگر را نبینیم. اگر بگویی روایاتی وارد شده که حساب هزار سال و بیشتر طول می کشد و این با حساب در یک لحظه چگونه قابل جمع است؟ گویم: «به خبرهای واحد عمل نمی شود، به ویژه اخباری که در مورد حساب و بهشت و جهنّم هستند ... خلاصه کلام این است که در قیامت تکلیفی وجود ندارد و گفته شده ترتیب محاسبه در زمان طولانی دربردارنده لطف در تکلیف است، به همین خاطر خدا آن را انجام می دهد. (همان: ۱۹/ ۲۰۶)

از دیدگاه وی نحوه محاسبه اعمال انسان نیز لطفی از الطاف الهی است. وی در شرح سخن امام الله وی نحوه محاسبه اعمال انسان نیز لطفی از الطاف الهی است. وی در شرح سخن خدا امام الله «حسب سیئتک واحدة وحسب حسنتک عشرا» (نامه ۳۱) معتقد است اشاره به سخن خدا دارد: «مَنْ جاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثالِها وَمَنْ جاءَ بِالسَّيِئَةِ فَلا يُجْزِي إِلاَّ مِثْلَها؛ هر کس کار نیکی بیاورد، ده برابر آن [پاداش] خواهد داشت و هر کس کار بدی بیاورد، جز مانند آن جزا نیابد.» (انعام / ۱۶۰) (همان: ۱۶ / ۸۸) نیز گفته شده ترتیب محاسبه اعمال در قیامت در زمان طولانی دربردارنده لطف در تکلیف است، بههمین خاطر خدا آن را انجام می دهد. (همان)

#### دو. قاعده لطف و عوض

وى همين مطلب را در نابودى نعمتها از مردم و در شرح سخن امام الله: «ما كان قوم في غض نعمة من عيش فزالت عنهم إلا بذنوب اجترحوها» (خطبه ۱۷۸) بيان نموده است. سخن امام الله عنى



گناهانی که کسب نموده و انجام دادند و این نزدیک به مذهب تناسخ و کسانی است که می گویند: پسندیده نیست خدا حیوانات را به درد و رنج اندازد، مگر در صورتی که مستحق باشند، اصحاب ما بـه این مرام معتقد نیستند؛ زیرا نزد آنها جایز است نعمتها از مردم بهدلیل نوعی از لطف زائل و نابود گردد و خدا عوض أن را در آخرت به أنها اعطا كند، پس واجب است اين سخن بر اكثر و اغلب موارد حمل گردد. (همان: ۱۰ / ۶۲ \_ ۶۱)

### سه. قاعده لطف و آلام

از ديدگاه ابن ابي الحديد، امام عليه در سخن خويش: «فلا تعتبروا الرضا والسخط بالمال و والولد ...» (خطبه ۱۹۲) نهی نموده از اینکه انسان رضایت و خشم الهی را در آنچه از مال و فرزند به وی عطا مینماید، ببیند؛ زیرا نوعی ناآگاهی به جایگاههای آزمایش و امتحان است، پس سخن خدا: «أَيَحْسَبُونَ أَنَّما نُمِدُّهُمْ بِهِ مِنْ مالِ وَبَنِينَ \* نُسارعُ لَهُمْ في الْخَيْراتِ بَلْ لا يَشْعُرُون؛ آيا مي پندارند كه آنچه از مال و پسران که بدیشان مدد می دهیم [از آن روی است که] می خواهیم به سودشان در خیرات شتاب ورزیم؟ [نه،] بلکه نمیفهمند.» (مؤمنون / ۵۶ \_ ۵۵) دلیل بر چیزی است که امام الله فرمود، ادلّه عقلی نیز دلالت دارد بر اینکه بسیاری از دردها و اندوهها و گرفتاریها را خدای متعال بهخاطر مصالح و الطاف انجام مىدهد. (همان: ١٣ / ١٥٢)

# چهار. قاعده لطف و آفرینش بهشت و دوزخ

ابن ابیالحدید اختلاف موجود در آفرینش بهشت و جهنم و دیدگاه برخی یاران معتزلی خویش را بــا استفاده از قاعده لطف توضیح می دهد. برخی بزرگان ما گویند: بهشت و جهنّم آفریده شده و معتقدند آدم ﷺ در بهشت ِ جزاء و پاداش بود، بعید نیست در إخبار به وجود بهشت و دوزخ لطفی برای مکلّفین در تکلیف باشد و إخبار به آن زمانی نیکوست که راست باشد. (همان: ۱ / ۱۰۹ ـ ۱۰۸)

#### ينج. قاعده لطف و صراط

ابن ابیالحدید دیدگاه خود در مورد صراط را با بیان دیدگاه یاران معتزلی خود توضیح داده و در بیان کیفیت صراط، به بیان دیواری که بین جهنم و محل عبور به سمت بهشت است پرداخته و مینویسد: اصحاب معتزلی ما از خود پرسیدند فایده عمل این دیوار چیست؟ فایده صراط که به جهنم ختم می شود و راهی به بهشت دارد، چیست؟ آیا شما افعال خدا را به مصالح تعلیل نمی کنید، درحالی که آخرت سرای تکلیف نیست که در آن برای مصالح این گونه افعال انجام شود؟ یاران ما در



پاسخ گفتهاند: درک و فهم مکلّفین در دنیا به این چیزها، برای آنها مصلحت و لطفهایی در واجبات عقلی است. اگر مکلّفان اینها را بدانند وقوعش به آن صورت که خبر و وعده دادهاند، واجب است؛ زیرا خدا راست گو است و در خبرش خلف وعده نمی کند. از نظر ابن ابی الحدید مانعی وجود ندارد که صراط همان گونه باشد که در روایات بیان شده است. (همان: ۶ / ۲۶۵)

# شش. قاعده لطف و آجال و سرآمدها و روزى رسانى

ابن ابی الحدید در مورد روزی رسانی و زنده نگه داشتن مخلوق در شرح سخن امام این هوقیل له این ابی الوسد علی رجل باب بیته وترک فیه ...» (حکمت ۱۳۵۶) می نویسد: «معنای کلام این است که اگر خدا بداند نسبت به کسی که در خانه در را به رویش بسته اند، زنده ماندنش لطفی برای برخی مکلّفین است، بر خدا واجب است او را زنده نگهدارد، هر طور که می خواهد، خواه به غذایی که ماده زندگی اش را نگهدارد یا بدون سبب و دلیل، این همان وجهی است که از آن اجل و سرآمدش نیز می آید؛ زیرا میراندن مکلّف امری تابع مصلحت است، زیرا در هر حال باید تکلیف بنابر وجهی که یاران معتزلی ما ذکر کرده اند، قطع شود، پس اگر مرگ تابع مصلحت باشد و زنده نگهداشتن تابع مصلحت باشد و زنده نگهداشتن تابع مصلحت باشد، پس از جایی که برای انسان روزی \_ یعنی حیاتش \_ می آید، از همانجا اجل و سرآمدش می آید». (همان: ۱۹ / ۲۷۳ \_ ۲۷۲۲)

# استفاده از قاعده لطف در امر به معروف و نهى از منكر

از دیدگاه معتزله اصل امر به معروف و نهی از منکر همچون وسیلهای برای کار نیک، به قاعده لطف پیوسته است. هرچند از نظر عبدالجبّار قاعده لطف به عنوان اصلی برای عمل نظر نمی شود. (مکدرموت، ۱۳۷۲: ۷۸)

ابن ابی الحدید در بیان مباحث مربوط به امر به معروف و نهی از منکر به مبنای برخی یاران معتزلی خویش در استفاده از این قاعده اشاره نموده، درحالی که برخی دیگر از آنان به این مبنا استناد نمی کنند. بر این اساس اگر بر گمان ناهی منکر غالب نباشد که نهی او ثمر نمی دهد، پس اگر بر گمان او غالب گردید از دیدگاه برخی یاران ما که می گویند تکلیف کسی که کفران می ورزد، نیکو نیست مگر در صورتی که لطفی برای دیگران باشد، نهی از منکر او قبیح است. برخی از یاران ما می گویند تکلیف کسی که کفران می ورزد، نیکو است هرچند در آن لطفی برای دیگران نباشد، پس می گویند تکلیف کسی که کفران می ورزد، نیکو است هرچند در آن لطفی برای دیگران نباشد، پس بهدرستی که از سوی او قول به قبح این انکار صحیح نیست. (ابن ابی الحدید، ۱۹۷۸: ۱۹ / ۳۰۹ – ۳۰۸)



#### شبهات قاعده لطف

ابن ابی الحدید در شرح سخنان امام علی الله برخی شبهات را مطرح نموده که پاسخ آن را براساس مبانی اعتزال و با استفاده از قاعده لطف بیان نموده است.

#### يك. غايتمندي افعال و اوامر الهي

ابن ابی الحدید در ذیل فرمایش امام الله: «بلاقدره منها کان ابتداء خلقها ...» به بیان هدف خدا از خلقت اولیه و نابودی آن پرداخته و شبههای ذکر نموده و پاسخش را بیان می کند. اگر هدف خدا از نابود کردن دنیا برای فلان هدف نیست و پیشتر آن را نیز برای فلان هدف نیافریده و دوباره آن را برای فلان هدف ایجاد نمی کند، پس برای چه ابتدا آن را ایجاد کرده، سپس نابود می کند و چرا دوباره آن را اعاده می نماید؟ وی معتقد است علّت ایجاد ابتدایی دنیا احسان به بندگان است تا او را بشناسند. سپس بشر را تکلیف نموده تا آنان را به آن جایگاه بلند مرتبهای که جز با تکلیف و ثواب به آن نمی رسند، عرضه دارد. سپس آنها را نابود می کند؛ زیرا باید تکلیف قطع شود تا از ثواب و پاداش از سختی تکالیف رهایی یابد. بنابراین چون باید انقطاع حاصل شود، پس فرقی بین انقطاع با عدم مطلق یا تفریق اجزاء وجود ندارد \_ هرچند انقطاع به عدم مطلق در شرع وارد شده و در آن لطفی فزونی برای مکلّفین وجود دارد \_ . سپس خدا آنها را مبعوث و محشور می نماید تا به هر کس آنچه از ثواب و مجازات شایستگی دارد . . سپس خدا آنها را مبعوث و محشور می نماید تا به هر کس آنچه از ثواب و مجازات شایستگی دارد، بدهد و رسیدن به این استحقاق جز با اعاده به دست نمی آید. (همان: ۱۳ / ۹۴ – ۹۳)

# دو. علم پیشین الهی در آجال و سرآمدهای حیوانات

اگر گویید هر حیوانی با اجل و سرآمدش مرده و زندگیش باطل می شود؟ گفته شود: بله؛ زیرا خدا زمانی را که زندگی او در آن پایان می یابد را می داند، پس زندگیش پایان نمی یابد مگر در همان وقت، نه اینکه علم خدا سبب آن باشد، بلکه مرگ او فقط به دلیل امری است که بطلان حیات از آن ناشی می گردد، و خدا به اشیا همان گونه که هستند، علم دارد. حال اگر زندگی او با کشته شدن توسط ستمگری پایان پذیرد، این ظلم و ستم است و اگر زندگی او از سوی خدا پایان پذیرد، این حکمت و صواب است و گاهی لطف خدا به برخی از مکلّفان است. (همان: ۵ / ۱۳۴)

#### سه. شبهه جبرگرایان

آيا اين كلام امام ﷺ: «أنه من لم يعن على نفسه حتى يكون له منها واعظ وزاجر لم يكن له من غيرها زاجر ولا



واعظ» اشعار به جبر نيست؟ ابن ابي الحديد در پاسخ گويد: «بين اصحاب ما اختلافي نيست كه خدا الطافي دارد که نسبت به بندگان خود انجام داده و آنها را به واجبات نزدیک و از پلیدیها دور مینماید و خـدا حـال بنده خود را میداند که لطفی برای او نیست؛ زیرا هر لطفی برای او عرضه شود، تأثیری در حالش نداشته و فقط پافشاری در گناه و باطل را برای او فزونی دهد، منظور امام ﷺ این است. (همان: ۶ / ۳۹۷)

# چهار. شبهاتی در مورد دعا

ابن ابی الحدید دعا را لطفی از جانب خدا برای مکلّف میداند. وی این مطلب را با عبارتهای مختلفی بیان داشته و چند شبهه در این باره مطرح می کند.

آیا فعل واجبی که خدا چارهای از انجامش ندارد، اجابت دعای مکلّف نامیده میشود؟ خیر، زمانی که آنچه انجامش جایز است را انجام دهد، اجابت نامیده می شود و جایز است انجام ندهد، مانند تفضّل. نیز لطف و مصلحت گاهی در هر صورت لطف و مصلحت است و گاهی هنگام دعا لطف است و اگر دعا نباشد، لطف نیست و در این قسم امتناعی وجود ندارد که اجابت دعا نامیده شود؛ زیـرا در هر حال برای دعا تأثیر در فعلش وجود دارد. (همان: ۱۷۷)

وی در پاسخ به شبههای در فایده دعا، به لطف بودن آن اشاره می کند. گفته شده فایده دعا چیست؟ درحالی که از نظر شما خدا گناهان صغیره را می بخشد، پس نیازی به دعا برای بخشش آنها نیست، در افعال خدا نیز دعا تأثیری ندارد؛ زیرا آن را براساس مصالح انجام می دهد و مال و فرزند روزی داده و بیماری و خشکسالی را برطرف می کند. پس در دعا تأثیری وجود ندارد؟ ابن ابی الحدید معتقد است وجه حسن بودن دعا انقطاع مكلّف به خالق متعال است، نيـز جـايز اسـت در نفـس دعـا، مصلحت و لطف برای مکلّف باشد. (همان: ۱۷۷ \_ ۱۷۶)

اگر بگویی: چگونه جایز است امام علی ﷺ خدا را به چیزی بخواند: «اللهم احقن دماءنا ودماءهم واصلح ذات بيننا وبينهم واهدهم من ضلالتهم ...» كه أن را انجام نمىدهد أيا از اصول معتزله اين نیست که خدا مکلّف را مضطر به اعتقاد حق نکرده و او را به اندیشه و نظر واگذار می کند؟ ابن ابی الحديد معتقد است اگرچه امر همين طور است، جز اينكه مكلّفين عبادت مي كنند به اينكه خدا را به آن بخوانند؛ زیرا در دعای آنها به آن، لطفی برای آنها و مصالحی در دینشان است، مانند دعا برای زیادی روزی و تأخیر مرگ. (همان: ۱۱ / ۲۴ \_ ۲۳)

#### ينج. ترتيب خلق موجودات

خدای متعال بر خلق اشیا به صورت ابداعی و اختراعی قادر است، اما چه باعث شده مخلوقات را



براساس ترتیب موجود در خطبه اول: «ثم أنشا سبحانه فتق الأجواء وشق الأرجاء ...» بیافریند؟ و چه چیزی او را ترغیب نمود تا آب را از لا شیء و بهصورت ابداعی بیافریند؟ ابن ابی الحدید پاسخ این پرسش را بنا بر مبانی اصحاب معتزلی خویش داده و معتقد است شاید این گونه إخبار لطفی برای مکلفین باشد. (همان: ۱ / ۸۷)

# شش. آفرینش مخلوقات پیش از آفرینش زمین و آسمانها

ابن ابیالحدید کلامی از قطب راوندی در مورد آفرینش جهان هستی پیش از آفرینش آسمانها و زمین نقل نموده و معتقد است قاعده لطف در این استدلال به کار نمی آید. راوندی گوید: «اگر گفته شود ترکیب این جمله «فطر الخلائق بقدرته ونشر الریاح برحمته» دلالت دارد بر اینکه خداوند آفریدگان را پیش از خلقت آسمانها و زمین آفرید، می گوییم در آن اختلاف وجود دارد. گفته شده ذاتاً نخستین چیزی که از خدا بهتر است صادر شده باشد، آفرینش موجودات زنده است که در آنها شهوت آفرید تا بهوسیله آن لذّت را درک کنند، از این رو گفته شده مقدّم داشتن خلق جماد بر آفرینش حیوان، قبیح و بیهوده است. گفته شده تقدیم آفرینش جماد بر جانوران مانعی ندارد، آنگاه که مکلّف بداند خلقت جمادات پیش از آفرینش جانداران لطفی در حق آنان بوده است.» ابنابی الحدید معتقد است در کلام امام علی چیزی نیست که دال بر این مطلب باشد که خلقش را پیش از آفرینش آسمانها و زمین آفریده است، هرچند از کلام امام می ممکن است این توهم بهدست آید. پس بر این اساس جواب راوندی و حسن بودن یا حسن نبودن تقدیم آفرینش جماد بر حیوان معنایی ندارد. (همان: ۲۲ ـ ۲۷)

# هفت. نزول فرشتگان برای یاری مسلمانان

ابن ابی الحدید در بحث نزول فرشتگان در جنگ بدر و یاری مسلمانان و جنگیدن یا نجنگیدن آنها بحثی را مطرح نموده و نظرات موافقان و مخالفان را ذکر نموده و در انتهای بحث خویش شبههای مطرح می کند: شاید در فرستادن فرشتگان لطفی برای مکلّفین باشد؟ وی در پاسخ گوید: «شاید در جنگیدن آنها لطفی برای مکلّفین باشد». (همان: ۱۲ / ۱۶۴)

#### هشت. فایده رسالت پیامبر اکرم الله

ظاهر سخن اميرمؤمنان ﷺ: «فبعث الله محمدان الله محمدان بالحق، ليخرج عباده من عبادة الأوثان إلى عبادته ومن طاعة الشيطان إلى طاعته» (خطبه ۱۴۷) اين است كه پيامبر الله عباد و اثبات صانع بهسوى



مردم فرستاده شده، درحالی که این سخن، خلاف سخن معتزله است؛ زیرا معتزله معتقدند فایده رسالت لطف بر مکلّفین در احکام شرعی است که آنها را به واجبات عقلی نزدیک و از زشتیهای عقلی دور گرداند و پیامبر هیچ نقشی در شناخت خدا ندارد؛ زیرا عقل ـ هرچند پیامبر معتوث نشده باشد ـ شناخت را بهدست میآورد؟ ابن ابی الحدید معتقد است بسیاری از شیوخ ما (ازجمله ابوعلی) در صورت وجود فایده در انگیزش مکلّفین، بعثت پیامبران را واجب دانستهاند، پس ممتنع نیست ارسال پیامبر بی عرب و غیر عرب باشد؛ زیرا خدا میدانست با وجود یادآوری پیامبر به مردم، به دستیابی معرفت و شناخت نزدیک ترند، پس در این صورت بعثت پیامبر نش لطف خواهد بود و کلام امیرومنان شه استوار خواهد بود (همان: ۹ / ۱۰۴ ـ ۱۰۳)

# نه. کیفر و عذاب در دنیا و پس از مرگ

ابن ابی الحدید سخنانی از قاضی عبدالجبّار نقل نموده و پاسخ وی را بیان می دارد که مورد قبول وی نیز هست.

قاضی از خود می پرسد: اگر آخرت زمان کیفر است، پس چرا در قبر و در دنیا عذاب می شوند؟ در پاسخ گوید: خداوند اند کی از کیفر مستحق را به خاطر بعضی مصالح در دنیا قرار داده است، همان گونه که در تعجیل اقامه حدود بر مستحقّش انجام داده است، پس مانعی از جانب خدا نیست، اگر انسان اهل آتش باشد، آن را نسبت به او انجام دهد.

قاضی دوباره از خود می پرسد: اگر با مرگ تکلیف از بین می رود، پس چگونه آن را از مصالح مرده می دانند؟ و در پاسخ گوید: ما نمی گوییم این عذاب از مصالح اوست درحالی که او مرده است، بلکه می گوییم مصلحتی که آن را از حال مردگان در دنیا می دانیم؛ زیرا اگر تصوّر شود که برای مرده پس از مرگش، نوعی از کیفر در قبر برایش تعجیل می شود، این نزدیک تر برای بازداشتن او از بسیاری از گناهان است. این عذاب می تواند لطفی برای فرشتگانی باشد که مأمور این نوع کیفر دادن هستند. (همان: ۶ / ۲۷۴)

# ده. فایده ثبت اعمال و شهادت بر آنها

ابن ابی الحدید ثبت و ضبط اعمال انسان توسط فرشتگان نویسنده اعمال و شهادت آنان در قیامت را لطفی برای بندگان می داند. اگر خداوند به هر چیزی داناست پس چه حاجتی به فرشتگان ثبت کننده اعمال است و اگر خدا عادل ترین عادل ها است چه حاجتی به فرشته دارد تا در قیامت بر مکلّف شهادت دهد؟ و اگر قادر لذاته است چه حاجتی به فرشته دارد تا مکلّف را به محشر آورد؟ ابن ابی الحدید معتقد است در

تقریرهایی این چنینی جایز است در نفوس مکلّفین در دنیا الطاف و مصالحی در دینشان باشد، پس خدا به خاطر وجوب لطف در حکمتش آنها را مخاطب قرار می دهد و زمانی که مورد خطاب قرار گرفتند، انجام آن در آخرت واجب است؛ زیرا خلف وعده در خبر خدا جایز نیست. (همان: ۳۴۸ ـ ۳۴۷)

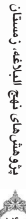
#### نتيجه

ابن ابیالحدید قاعده لطف را قبول داشته ضمن تعریف و بیان گستره این قاعده و وجوب أن بر خدا، برای استدلال بر مبانی اعتزالی خود و یاران معتزلی خویش در شرح نهج البلاغه، از این قاعده در ۲۸ مورد استفاده نموده است که این امر بیانگر دانش و تبحّر وی در علم کلام است. وی در چهار اصل از اصول پنج گانه معتزله (توحید، نبوّت، معاد، امر به معروف و نهی از منکر، منزله بین المنزلتین) از این قاعده استفاده یا به آن اشاره نموده است. وی در بحث توحید پنج مرتبه، در نبوّت پنج بار، در معاد شش مرتبه، و در امر به معروف و نهی از منکر یک بار در شرح خویش استفاده یا اشاره نموده است. نیز یکی از کارکردهای مهم این قاعده در شرح نهجالبلاغه ابن ابی الحدید، پاسخ گویی به شبهات اعتقادی است که در پاسخ گویی به ۱۰ شبهه از این قاعده بهره برده است.

# منابع و مآخذ

#### الف) كتابها

- قرآن كريم، ترجمه محمدمهدى فولادوند.
- ـ نهج *البلاغه، گرد آوری سید رضی، تر*جمه سید جعفر شهیدی، ۱۳۹۸، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی.
- ابن ابى الحديد، ١٣٨٧ ق، شرح نهج البلاغه، تحقيق محمد ابوالفضل ابراهيم، بيروت، دار إحياء الكتب العربيه.
- حريثي، احمد، ٢٠١١ م، *المعتزله و الأحكام العقليه و مبادى القانون الطبيعي،* بغداد، شركه بيت الوراق للنشر المحدوده.
  - ـ رباني گلپايگاني، على، ١٤١٨ ق، *القواعد الكلاميه*، قم، مؤسسه امام صادق الله.
  - شمرى، رؤوف، ١٤٣٥ ق، الوجود الإلهى عند ابن ابي الحديد، مشهد، مجمع البحوث الإسلاميه.
    - صالح محمد السيد، محمد، ١٩٩٨ م، الخير و الشر عند القاضي عبد الجبّار، قاهره، دار قباء.



- عبدالجبّار، ۱٤۲۲ ق، شرح الاصول الخمسه، تحقيق احمد بن حسين ابيهاشم، بيروت، دار احياء التراث العربي.
- کیانی فرید، مریم، ۱۳۹۳، کلام شیعه، کلام معتزله: پژوهشی مقایسه ای بر مبنای متون قرنهای چهارم و پنجم، قم، دانشگاه ادیان و مذاهب.
- مكدرموت، مارتين، ١٣٧٢، انديشه هاى كلامي شيخ مفيد، ترجمه احمد آرام، تهران، دانشگاه تهران.
- منشد نصرالله، جواد كاظم، ١٣٨٤، شرح نهج البلاغه لابن ابى الحديد رؤيه اعتزاليه عن الامام على الله على الله على الله على الله عن الامام على الله عن الله عن الامام على الله عن الله عن

#### ب) مقالهها

- ـ ربانی گلپایگانی، علی، ۱۳۶۸، «تحقیقی پیرامون قاعده لطف»، نور علم، شماره ۳۵، ص ۹۳ ـ ۸۲. قم، جامعه مدرسین حوزه علمیه قم.
- صالحی، ابراهیم، ۱۳۹۲، «قاعده لطف در قرآن و روایات (نقد و بررسی ادله موافقان و مخالفان)»، آیین حکمت، شماره ۱۲، ص ۹۶ ـ ۳۳، قم، دانشگاه باقرالعلوم عشد.
- ـ قادری، سید رضی، ۱۳۸۵، «قاعده لطف با تقریری روشن و در قالبی مختصر»، کلام اسلامی، شماره هادی مشاره می ۵۹ ـ ۷۷، ص ۹۹ ـ ۷۷، قم، مؤسسه امام صادق عاشید.
- کریمی، حمید، ۱۳۹۶، «بازخوانی انتقادی ادله موافقان و مخالفان قاعده لطف در مباحث کلامی»، اندیشه نوین دینی، شماره ۲۲، ص ۸۰-۲۷، قم، دانشگاه معارف اسلامی.



# Principle of Trace as Given by Ibn Abe `l-Hadid in his Commentary of Nahj ul-Balagah

Qasem Shahri\*

Mohammadhadi Qandhari\*\*

Mostafa Delshad Tehrani\*\*\*

#### **Abstract**

One fundamental principle in theology, *kalam*, is called as that of *lutf*; *adliyah* has relied on the principle much. The principle as a branch of the problem of *husn* and *qubh* has been used by theologians. *Nahj ul-Balaghah* as a religious text has attracted attention of Shiite and Mu`tazelite scholars. *Ibn Abe `l-Hadid* is among those Mu`tazelite scholars that commented this book. Though he is well-known as a historian and a literary scholar, his theological works denotes his knowledge and profession in theology. He has used the principle in different places of his work. As is clarified in the paper, *Ibn Abe `l-Hadid*, defining the principle and its realm of usage and its essentiality, has applied it to prove his view in 28 cases.



#### **Keywords**

Sharh Naj ul-Balaghah, Ibn Abe `l-Hdid, Rule of lotf, Mu`tazelah

\*. Phd student at University of Quran and Hadith.

danesh.hamrah@gmail.com

\*\*\* Assistant professor at Islamic Azad University. ghandehari@iau.tnb.ac.ir \*\*\*\* Assistant professor at University of Quran and Hadith.

delshadtehrani@gmail.com Received: 28/10/2015 Accepted: 04/07/2016